
   

              MÉMOIRE PROFESSIONNEL - ERPA

SUJET : La Prévention Santé à travers la Réflexologie Ayurvédique

Écrit par Pauline Galandrin - HOPE THÉRAPIE

Sommaire :

INTRODUCTION 

GRAND I : Pourquoi prévenir

1.  Le corps parle avant la douleur
2.  La prévention comme éducation sensorielle du vivant
3.  Ayurveda : rythmes, qualités, Agni & Soma
4.  Pont avec la physiologie moderne 

GRAND II : La réflexologie ayurvédique 

1.  Ma définition du pied au corps entier
2.  Logique ERPA adaptée en suivi abonnement chez Hope Thérapie
3.  Stimuler ou pacifier 
4.  Le présentiel : séance type (de la découverte → au suivi)  

GRAND III : Prévention chez soi :  Atelier des Soins & des Sens

1.  Pourquoi la visio est pertinente
2.  Structure d’un cycle,  installer des automatismes
3.  L’Atelier lancement (2026) : formaliser l’éducation sensorielle et l’autonomie

GRAND IV : Trois terrains, trois stratégies : constitution, saisons, intersaisons

1.  Vata / Pitta / Kapha : repères, pas cases !
2.  Saisons et intersaisons : la constitution rencontre le climat (extérieur + intérieur)
3.  Cas terrain développés : Mme V (Kapha), Mme C (Vata), Mme T (trauma) entre 6mois et 1 an 

et demi de suivi 

CONCLUSION : Ma spécialité : prévention par rééducation des réflexes

INTRODUCTION 

Ce mémoire est une synthèse professionnelle de mon approche, une réflexologie ayurvédique 
pensée comme un acte de prévention santé. J’y défends une conviction issue du terrain et des 



transmissions, le vivant cherche naturellement l’équilibre… à condition qu’on lui redonne un cadre 
simple, répétable, et respectueux de son rythme.

Mon fil conducteur est volontairement concret :

observer les signaux (avant la rupture),
comprendre le terrain,
ajuster avec une boussole claire,
transmettre des gestes répétables,
accompagner vers l’autonomie.

Dans ma pratique, le pied est une porte d’entrée précieuse (empreintes, appuis, ancrage, zones 
réflexes), mais mon approche ne se limite pas au plantaire, elle inclut le toucher et l’observation 
de l’ensemble du corps, l’hygiène des sens, le souffle, le ventre/nombril et l’environnement de vie. 
C’est pourquoi je parle de réflexologie ayurvédique.

Cadre de sécurité, 

Cette approche s’inscrit dans la prévention et l’accompagnement du confort. Elle ne remplace 
pas un avis médical, un diagnostic ou un traitement.
En cas de douleur intense, persistante, ou de signe inquiétant il faut vous orienter vers un 
professionnel de santé.

La prévention, pour moi, n’est pas une promesse “magique”.
C’est une capacité à réduire la dérive avant qu’elle ne devienne rupture.
C’est apprendre à reconnaître : “tiens… là, je m’éloigne de mon équilibre”.

GRAND I : Pourquoi prévenir ? 

1) Le corps parle avant la douleur

Nous vivons une époque paradoxale, c’est à dire que jamais nous n’avons eu autant 
d’informations santé, et jamais nous n’avons été aussi éloigné de nos sensations/sens. 
Les rythmes s’accélèrent, les écrans captent l’attention, les obligations fragmentent le quotidien. 
Le corps devient “fonctionnel”, puis “bruyant”… et on s’occupe de lui surtout quand il dérange...

Or, le corps parle avant la douleur. Il parle en amont :

sommeil fragile, réveils nocturnes, fatigue persistante,
digestion lente, lourdeur, ballonnements, brouillard mental,
tensions chroniques, douleurs récurrentes,
hypersensibilité, agitation ou au contraire ralentissement,
perte d’élan, irritabilité...

Quand on arrive au symptôme, on est souvent déjà loin du point de départ.
Prévenir, c’est retrouver ce point de départ : le signal.

2) La prévention comme éducation sensorielle du vivant



La prévention que j’essaie de transmettre n’est pas une liste d’injonctions.
C’est une éducation sensorielle, apprendre à reconnaître les signaux précoces, avant que le 
symptôme ne s’installe.

Je retrouve très souvent la même progression :

Quand on comprend → on change
Quand on sent → on transforme
Quand on répète → on rééduque
Quand on allège la pression → on se sent mieux

La plupart des personnes ne manquent pas de motivation. Elles manquent de repères simples, 
réalistes, répétables. Elles ont appris à tenir, à mentaliser, à s’adapter… mais pas à se sentir. Or la 
prévention ne fonctionne pas si elle reste une idée : elle doit devenir une habitude.

Dans ce cadre, la réflexologie ayurvédique devient un langage : une manière d’entrer en relation 
avec le corps, et de lui redonner des repères de sécurité.

3) Ayurveda : rythmes, qualités, Agni & Soma

L’Ayurveda est une médecine traditionnelle dont le cœur est la prévention, maintenir l’équilibre 
avant qu’il ne se rompe. Elle propose une lecture fine du terrain: l’individu, sa constitution, ses 
rythmes, ses saisons intérieures. 
La santé n’est pas “tout va bien / tout va mal” : c’est un équilibre vivant.

Les piliers de prévention chez Hope Thérapie

Les rythmes : jour/nuit, saisons, intersaisons
Les qualités : chaud/froid, lourd/léger, sec/gras, rapide/lent
L’unicité de lapersonne 
Agni (transformation) ( jour) et Soma (régénération) (nuit) 

Agni n’est pas “juste la digestion”, c’est la capacité à transformer : aliments, émotions, 
expériences... 
Soma, c’est la capacité à régénérer : reconstituer, nourrir, apaiser, réparer.
La prévention consiste à soutenir l’équilibre entre les deux, à transformer sans s’épuiser, à 
régénérer sans s’enliser.

L’Ayurveda ne demande pas plus d’effort, elle demande plus de justesse, cette justesse devient 
praticable quand elle est traduite en gestes concrets, routines simples et repères réalistes.

4) Pont avec la physiologie moderne 

La physiologie moderne confirme une intuition ancienne : le vivant cherche l’équilibre. Les 
neurosciences parlent de régulation, la physiologie de retour à l’homéostasie. L’expérience 
montre qu’un corps ne “dysfonctionne” pas au hasard : il s’adapte.

Le système nerveux autonome (SNA) alterne naturellement entre mobilisation (action) et 
réparation (récupération). Quand l’alternance se dérègle, le corps “tient” au lieu de se régénérer.



La prévention consiste alors à restaurer :

la capacité à redescendre (souffle, relâchement, sécurité),
la circulation interne (mouvement, fluidité),
des repères de rythme (routine, sommeil, pauses),
une relation au corps moins “mentale”, plus sensorielle.

Si prévenir, c’est rééduquer la régulation, alors il faut un outil concret, incarné et transmissible. 
C’est ici que ma réflexologie ayurvédique prend encore plus de place.

GRAND II : La réflexologie ayurvédique, une prévention 
incarnée

1) Ma définition : du pied au corps entier

J’utilise la réflexologie ayurvédique, en incluant dans ma pratique :

le pied (zones réflexes, empreintes, appuis, ancrage, lecture posturale),
l’observation du corps (posture, respiration, verrouillages),
le toucher du corps (nuque, cuir chevelu, ceinture scapulaire, bassin, ventre/nombril),
le souffle 
le yoga restauratif (outil majeur de pacification et de réparation), yoga branche de 
l’Ayurveda! 
la sudation personnalisée (quand indiqué : relance, nettoyage)
l’hygiène de vie & l’hygiène des sens (langue, nez, oreilles, yeux, sommeil),
l’environnement (repères maison, Vastu shastra réaliste)

Mon objectif n’est pas d’ajouter des choses.
Mon objectif est de rendre la prévention praticable : simple, ajustée, répétable.

2) Logique ERPA adaptée en suivi abonnement

Pourquoi je garde la structure… et pourquoi je l’étire dans le temps ? 

Dans ma formation (ERPA), la logique d’accompagnement est structurée en plusieurs blocs de 3 
séances chacun. J’ai choisi de conserver cette architecture, car elle donne une progression 
claire, rassurante, et cohérente, et j’ai pu constater que, le vivant ne se rééduque pas toujours 
“en série courte”. Il se rééduque par répétition et ajustements progressifs et plus long d’où mon 
choix de créer il y’a un an un abonnement mensuel (1 à 2 séances/mois).

Ce choix :

me permet d’observer la personne dans plusieurs “météos intérieures” (saisons, stress, 
événements),
il évite l’effet “coup de boost” isolé suivi d’un retour aux vieux automatismes,
il installe l’essentiel : rééduquer de nouveaux réflexes.



Les blocs revisités (colonne vertébrale du suivi)

Bloc 1 : Sécuriser / Observer / Stabiliser 

But : créer un socle de sécurité (nerveux + sensoriel), comprendre le terrain réel.
 On cherche :

une première baisse de pression,
une clarification des signaux (sommeil, digestion, fatigue, douleurs),
un geste simple d’ancrage à la maison à chaque séance 

Outils de début et dominants dans ce cycle : l’écoute, l’histoire de santé + empreintes de pieds, 
le toucher et/ou yoga restauratif + micro-routine ! 

Bloc 2 : Relancer / Transformer / Fluidifier 

But : remettre du mouvement interne (circulation, élimination, transformation).
 On cherche :

digestion plus “vivante”,
énergie moins en dents de scie,
diminution des douleurs liées aux tensions/à l’inflammation,
sensation de “ça circule mieux”

Outils dominants : réflexologie crâne + ventre/nombril + pieds, sudation quand indiqué, 
ajustements de rythme, repères environnementaux.

Bloc 3 : Rééduquer / Autonomie / Ancrage 

But : rendre les nouveaux réflexes stables et autonomes.
 On cherche :

capacité à se relire seule (signaux précoces),
routine “qui tient” même dans les semaines chargées,
stabilité (moins de rechutes).

Outils dominants : répétition des gestes phares, hygiène des sens, autonomie stimuler/pacifier.

Le protocole n’est pas une recette c’est une progression, et la progression, c’est ce que le corps 
préfère… juste après la sieste !

4) Stimuler ou pacifier 

Un déséquilibre appelle souvent son contraire.

Froid / lent / lourd / vidé → stimuler (doux)
 chaleur, friction légère, mouvement court, souffle tonique modéré
Chaud / rapide / saturé / agité → pacifier
 expiration longue, lenteur, toucher doux, baisse des stimulations



Le piège, c’est de confondre stimuler avec “secouer”, ou pacifier avec “endormir”.
La prévention vise un signe simple --> le corps doit cesser de tenir bon
On le voit quand le souffle descend, visage qui s’adoucit, épaules qui lâchent, regard plus 
présent.

En pratique, je peux pacifier en début de séance pour faire tomber l’alarme, puis stimuler 
doucement quand le système est redevenu disponible, et inversement je peux relancer très 
léger, puis pacifier pour intégrer.

Aussi, je reprends une phrase de ma formatrice : « Je n’ai pas de protocole, parce que… ça 
dépend. »

Ce “ça dépend” n’est pas flou : il est structuré.
Il s’appuie sur 4 étapes dans mes séances  :

1.  Observer les signaux du jour
sommeil, digestion, douleur, énergie, humeur, charge mentale

2.  Nommer les qualités dominantes
chaud/froid, lourd/léger, sec/gras, rapide/lent

3.  Ajuster : stimuler ou pacifier
parfois en deux temps (ex : pacifier d’abord, relancer ensuite)

4.  Ancrer : un geste + un repère concret
micro-routine + repère maison + suivi simple

Cette boussole à hope thérapie, est une façon de rendre le soin lisible, pour moi, mais surtout 
pour la personne. Parce que l’objectif est qu’elle puisse, un jour, se dire : “ok, là je sais ce dont j’ai 
besoin”.

5) Le présentiel : séance type (découverte → conclusion) et suivi

A) La découverte je fais l’histoire de santé

Les premières séances sont fondamentales. Elles suivent une structure stable :

1.  Accueil et météo intérieure 
2.  Histoire de santé

rythmes, fatigue, digestion, sommeil, charge mentale
événements récents, traitements en cours, saison intérieure

3.  Lecture empreintes de pieds (elle me permet de creuser la découverte si la personne ne veut pas se livrer !)

 zones d’effacement/surcharge
porte d’entrée émotionnelle : ce que le corps porte/retient/évite

4.  Observation posture en utilisant le toucher/ respiration
souffle haut/bas, verrouillages (mâchoire/diaphragme/épaules/bassin)
qualité du mouvement, signes d’hypervigilence

Cette triade (histoire -pieds -posture) me permet de comprendre le terrain réel, pas seulement 
le motif de consultation.



B) Le soin : qualité du toucher + direction 

Je travaille par couches :

1.  Sécurité ( souffle et apaisement)
2.  Circulation 
3.  Intégration (ancrage)

Outils possibles selon la dominante :

réflexologie ayurvédique (pieds + zones adaptées),
toucher du haut (cuir chevelu/nuque/ceinture scapulaire) pour “décharger”,
ventre/nombril (présence, régulation, transformation),
sudation personnalisée ( si necessaire)
yoga restauratif (si nécessaire dès le départ, surtout Vata/Pitta)
la respiration

C) L’ancrage, un geste fidèle vaut mieux qu’un plan fragile

J’ancre systématiquement :

1 geste (2–5 minutes)
1 micro-routine (matin ou soir)
1 repère maison (lumière, aération, coin calme, écran, boisson tiède, etc.)

D) Conclusion, ce qu’on observe d’ici la prochaine séance

Je donne un repère simple (pas systématiquement) :

“ce que tu dois surveiller” (1 signal),
“ce que tu fais si ça monte” (pacifier),
“ce que tu fais si ça s’effondre” (stimuler doux) la fameuse vague ! 

La prévention vit dans le quotidien donc je viens naturellement à la visio, un outil qui installe les 
gestes au bon endroit, au bon moment, dans la vraie maison.

GRAND III : Prévention chez soi visio (9 cycles)
L’Atelier des Soins & des Sens ( un accompagnement bientôt disponible)

1) Pourquoi la visio est pertinente

La visio n’est pas un plan B dans ma vision, elle est souvent le plan le plus juste :

parce que le vrai terrain = la maison,
parce que les gestes doivent s’intégrer dans les habitudes réelles
parce que la régularité est plus facile
parce que l’autonomie se construit “sur place”

En visio, je gagne :



la réalité du quotidien (pas la version “cabinet”)
l’intégration immédiate des gestes
la répétition
l’autonomie

2) Structure d’un cycle, installer des automatismes

Chaque cycle suit une structure :

1.  Bilan  : météo intérieure + 2 signaux
2.  Lecture du terrain : rythmes + qualités dominantes
3.  Direction : stimuler/pacifier (parfois en deux temps)
4.  Transmission : 1 geste + 1 micro-routine + 1 repère maison
5.  Intégration : test en vraie vie (dans la pièce, dans la cuisine, dans la chambre…)

En visio, on n’explique pas seulement : on installe un automatisme.

3) Atelier des Soins et des Sens (2026) 

L’Atelier des Soins & des Sens est la formalisation d’une pratique c’est à dire rendre la prévention 
accessible et personnalisé je lance mon accompagnement en 2026. 
Ce n’est pas un catalogue d’exercices, c’est une progression pour apprendre à se lire, choisir une 
direction, ancrée et répétée. 

Outils (esprit de l’atelier) :

carnet de suivi (météo intérieure / marguerite HOPE),
routines courtes adaptées aux saisons,
hygiène des sens,
repères de terrain (rythmes, qualités),
gestes d’auto-soin réalistes, 

Plus je suis dans la durée, plus je vois une évidence c’est que l’on n’est jamais “purement Vata” ou 
“purement Kapha”, il y a une constitution de fond… et une dominante du moment, influencée par 
la saison, l’intersaison, la vie, j’apprend à comprendre naturellement cette science de la vie jour 
après jour en cabinet pas ces observations belles et uniques 🙂

GRAND IV : Trois terrains, trois stratégies : constitution, 
saisons, intersaisons

1) Vata / Pitta / Kapha : repères, pas cases !!

Les doshas sont des repères précieux, mais ils ne doivent pas devenir une case.
On ne “soigne” pas un dosha, on accompagne une personne, une personne peut avoir une 
constitution dominante, tout en traversant des phases opposées selon :

la saison,



l’intersaison,
un surmenage,
un choc émotionnel,
un traitement,
un changement d’environnement, 

donc je ne peux pas construire de protocole “rigide”, j’essaie de construire un protocole 
adaptable.

Repères rapides (dominante du moment)

Vata : instabilité, froid, sécheresse, anxiété, dispersion, sommeil fragile
Pitta : chaleur, intensité, inflammation, irritabilité, contrôle, surchauffe
Kapha : lourdeur, lenteur, stagnation, brouillard, rétention, manque d’élan

2) Saisons & intersaisons : la constitution rencontre le climat

La constitution rencontre la météo extérieure… et intérieure.
L’intersaison est souvent un moment clé,  bascule digestive, immunité, moral, douleurs, sommeil. 
Les personnes “tiennent” puis craquent, ou deviennent brumeuses, ou s’enflamment.

Dans ma pratique, j’essaie de relier :

constitution de fond,
saison extérieure,
saison intérieure,
qualités dominantes du moment, 

Exemple :

une personne Vata peut devenir “Kapha” en hiver (lourdeur, stagnation) si le corps s’épuise et 
se met en économie.
une personne Kapha peut passer en “Pitta” en été (surchauffe, irritation) si l’environnement 
et le stress s’accumulent.
une personne Pitta peut basculer Vata en période de surmenage (nervosité, insomnie) 
quand l’intensité est présente et a trop brûlé les réserves.

C’est là que la boussole stimuler/pacifier prend tout son sens : elle s’applique aux qualités du 
moment.

3) Adapter sans rigidité : dominante du moment et objectifs par 
blocs

Je garde la structure ERPA, mais j’ajuste  :

Priorités pratiques par dominante

Dominante ou base Vata :
priorité = sécurité + ancrage + répétition



je privilégie : pieds + yoga restauratif + chaleur + routine stable
j’évite : trop de stimulation, trop d’objectifs, trop d’informations

Dominante ou base Pitta :
priorité = pacifier + refroidir + relâcher le contrôle
je privilégie : yoga restauratif + réflexologie ayur douce + thérapie abdominale (quand 
indiqué) + expiration longue
j’évite : rigidité, performance, routines trop strictes

Dominante ou base Kapha :
priorité = relance progressive + mouvement interne
je privilégie : sudation personnalisée (si indiqué) + nettoyage doux + circulation/élimination 
+ routine d’élan-motivation
j’évite : confort immobile, nourrir sans relancer

Et surtout, je garde une règle d’honnêteté, la prévention ne marche pas si elle écrase la 
personne, elle doit être exigeante dans la justesse, mais douce dans l’entrée.

4) Les cas pratiques que j’ai décidé de présenter 

CAS 1 : Madame V

Burn-out, reconversion, terrain Kapha : lenteur, brouillard, suradaptation

1) Contexte et demande
Femme de 40 ans, consulte pour un burn-out installé depuis environ un an. Elle traverse une 
reconversion, et revient chez ses parents. Sa demande explicite est “aller mieux”. Sa demande 
implicite est souvent : “arrêter le temps, être portée, être soutenue”. Elle prend des 
anxiolytiques, décrit une fatigue lourde, un brouillard mental, une motivation faible, et une 
difficulté à se mettre en action.

2) Lecture du terrain (histoire - pieds - posture)

Histoire : sommeil non réparateur, journées chargées et pesantes “collantes”, impression de 
stagnation.
Posture/souffle : verrouillage des épaules/haut du corps, respiration courte, sensation de 
“retenir”.

Lecture ayurvédique : dominante Kapha (lourd, lent, stagnation), avec un système nerveux en 
mode économie : le corps survit, mais ne régénère plus vraiment.

3) Intention thérapeutique
Avec Kapha, le risque est de confondre “confort” et “enlisement”.
Ma stratégie : sécuriser et relancer, ne pas sous estimer les micro-progrès, Kapha avance… mais 
il avance à sa vitesse (et parfois il fait semblant de ne pas avancer, juste pour voir si on insiste).
D’ou le fait que je passe d’un sujet de prévention au lieu du sujet des émotions, avec Virginie je 
me suis rendue compte qu’un déséquilibre kapha peut être déguisé et qu’il faut anticiper et 
insister !

4) Protocole par blocs (adapté en abonnement)



Bloc 1  : sécuriser + clarifier

Rituel d’entrée : brume Fleurs de Bach (sas), toucher cuir chevelu + ceinture scapulaire 
(décharger le haut).
Réflexologie ayurvédique : descente nerveuse + circulation douce.
Ancrage : 1 micro-routine réaliste (2 minutes) : aération + boisson tiède + auto-pression 
pieds / marche consciente.

Objectif : sentir une première différence simple (“je respire mieux”, “je suis moins figée”).

Bloc 2  : relancer + décrasser

Sudation personnalisée quand indiqué : déclencheur de mouvement interne, soutien de 
l’élimination et de la récupération (anxiolytiques, anti dépresseurs) 
Réflexologie : orientation circulation-élimination-réveil sensoriel ; travail ventre pour 
remettre de la présence et une connexion à son corps qu’elle ne supporte plus. 
Ancrage environnemental : créer un coin à elle, même minimal.

Objectif : réduire le brouillard, retrouver un peu d’élan.

Bloc 3 : rééduquer + autonomie

Répéter les gestes efficaces, peu mais fidèles.
Hygiène de vie : repères simples sur rythme matin/soir, écrans, sommeil.

Objectif : reconnaître la bascule vers la lourdeur et agir avant l’effondrement.

5) Point clé : l’environnement
Son environnement familial est énergivore. Tant qu’elle n’a pas un espace minimal personnel, le 
corps reste en défense et intègre moins. La prévention passe donc aussi par une prévention 
“environnementale”.

6) Résultats (sur 1 an et demi)
Progrès subtils mais solides : plus de stabilité, plus de repères, début de reconnexion. Kapha 
demande de la patience, j’explique le rythme du corps et je valorise les micro-progrès très 
souvent avec elle. 

7) Ce que ce cas a transformé
C’est ce cas qui a fait évoluer mon mémoire : je suis passée d’un thème “émotions” à une vision 
plus large : prévention = rééducation du vivant.

CAS 2 : Madame C

Dépression + harcèlement au travail, terrain Vata : anxiété, déracinement… 
récupération en 6 mois

1) Contexte
Elle consulte après une dépression et une période de harcèlement. Terrain Vata : système 



nerveux fragile, anxiété, déracinement, perte d’élan. Sommeil perturbé, ruminations, fatigue 
nerveuse.

2) Lecture du terrain

Histoire : surcharge et hypervigilance, perte de confiance.
Souffle : haut, rapide, peu d’espace.

3) Intention thérapeutique
 Avec Vata, la prévention passe par l’ancrage, la stabilité, la répétition.
Elle n’a pas besoin de “plus” elle a besoin de régularité. 

4) Protocole (priorités Vata)

Yoga restauratif en entrée (20 minutes) : couverture lestée, coussins, poids sur les yeux : 
autoriser la descente nerveuse, et elle adore, elle l’exprime beaucoup. 
Réflexologie ayurvédique : pieds + toucher contenant, rythme lent.
Ancrage : routine ultra simple (2–4 minutes) : expiration longue + huile sur pieds le soir / auto-
pression.

5) Résultats (8 mois)
 Arrêt des anxiolytiques petit à petit avec son psy et reprise d’études, travail plus aligné, regain 
de confiance et motivation.

6) Enseignement
La prévention n’a pas été “faire plus”, c’était une quête de stabilité, de lui faire arrêter le mental 
qui tournait en boucle. 
Quand Vata retrouve des repères, le corps redevient un allié.

CAS 3 : Madame T

Traumatisme ancien + douleurs, refus d’antalgiques : prévention par “nourrir et 
sécuriser”

1) Contexte
Elle a subi un grave accident de la route il y a environ 17 ans : atteintes multiples (diaphragme, 
côtes, bras gauche, opérations abdominales, cheville, lésions vertébrales). Douleurs importantes, 
refus d’antalgiques désormais. 

2) Lecture du terrain
Trauma ancien = système en défense. Même si l’événement est passé, le corps peut rester en 
alerte, ici elle était en hypervigilence.  Prévenir ici signifie, éviter l’enfermement, préserver 
confort et mobilité, restaurer en douceur. 

3) Intention thérapeutique
Priorité : sécurité, enveloppement, reconstruction du confort, routine durable.
J’intègre l’idée ayurvédique de “nourrir”  apporter de l’onctueux (huile/ghee) pour soutenir tissus 
et articulations (dans le respect du confort et des indications).



4) Protocole

Toucher lent, contenant, rassurant.
Réflexologie ayurvédique : régulation et confort.
Hygiène des sens (vue qui baisse) : gratte-langue, gandusha, neti, huile dans le nez, auto-
massage visage/oreilles, rituel du soir.
Mobilité progressive créer de l’espace articulaire sans forcer.
Suivi visio : ajuster mobilité + routines selon météo intérieure.

5) Résultats (sur un an)
 Diminution significative des douleurs, routine de mobilité installée, autonomie renforcée.

6) Enseignement
 Ici, la prévention n’est pas seulement “éviter une maladie”.
C’est préserver une qualité de vie, éviter la rigidification, remettre du vivant là où le corps avait 
figé.

CONCLUSION 

Je définis ma spécialité ainsi, accompagner le vivant à retrouver ses réflexes de régulation, 
en utilisant la réflexologie ayurvédique comme un outil de lecture du terrain, de toucher, de 
transmission, et d’ancrage dans le quotidien.

Ce mémoire met en évidence plusieurs axes qui, pour moi, se rejoignent en une seule évidence, 
que la prévention n’est pas une théorie, c’est une pratique. Elle commence avant la douleur, dans 
les signaux discrets, dans les rythmes, dans la manière dont on respire, dont on digère, dont on 
récupère, dont on “tient” la vie.

J’essaie d’éclairer dans ce mémoire : 

la prévention comme éducation du vivant, une rééducation sensorielle qui apprend à 
reconnaître les signaux précoces
l’Ayurveda comme médecine préventive, fondée sur les rythmes, les qualités du vivant, 
l’unicité et l’équilibre 
une boussole simple : stimuler/pacifier appliquée avec finesse, pour éviter les réponses 
automatiques et retrouver une réponse juste 
la puissance du suivi dans le temps : petits ajustements, grandes transformations, parce 
que le corps change par répétition plus que par volonté 
l’importance des saisons et intersaisons, où la “dominante du moment” compte autant 
que la constitution, et où l’adaptation devient un art du quotidien !

Au fil de ces pages, je réalise que ce mémoire n’a pas seulement structuré une méthode, il a 
clarifié une posture. À travers mes expériences en cabinet, mes échanges dans le milieu du soin, 
et ma formation initiale, une direction s’est dessinée avec netteté, rendre la prévention 
accessible, et la ramener là où elle doit vivre dans la vraie vie.

C’est dans cette continuité que je lance aujourd’hui mon accompagnement en prévention santé 
sensorielle, un parcours qui ne cherche pas à surcharger les personnes d’informations, mais à 
leur redonner une capacité simple et puissante,  sentir, choisir une direction, ancrer un geste 



et le répéter. Mon intention est de former des réflexes de régulation, pas des routines 
parfaites. D’enlever la pression, pas d’ajouter une discipline de plus.

Je souhaite exprimer ma gratitude à l’ERPA pour la qualité des enseignements transmis et la 
structure initiale qui m’a permis de construire mon socle professionnel. Ce mémoire m’a permis 
de relier ces fondations à mon terrain, à ma sensibilité, et à ma manière d’accompagner avec 
une approche à la fois traditionnelle, moderne et profondément humaine.

On enlève la pression. On remet du vivant.
Et souvent, tout recommence aujourd’hui… avec un seul geste, une seule respiration, une seule 
présence.

Pauline Galandrin 

ANNEXES

 Trame “Séance HOPE THÉRAPIE” (en présentiel)

1.  Accueil + météo intérieure (2 signaux)
2.  Histoire de santé (rythmes, sommeil, digestion, stress, saisons intérieures)
3.  Lecture empreintes 
4.  Observation posture + respiration + verrouillages
5.  Direction : stimuler/pacifier (parfois en deux temps)
6.  Soin : réflexologie + toucher + ventre/nombril (si indiqué) + outils adaptés
7.  Chez soi : 1 geste + 1 micro-routine + 1 repère maison
8.  Conclusion : quoi observer d’ici la prochaine séance

Bibliographie et inspirations: 

ERPA - Réflexologie ayurvédique - Enseigenements 
Pascal Ide - L’Art de Penser 
James Redfield - La Prophétie des Andes 
Carl Gustav Jung - L’Âme et le Soi
Daniel Goleman - L’intelligence émotionnelle
Napoleon Hill - Réfléchissez et devenez riche
Robert Cialdini - Influence et manipulation
Stephen W. Porges - The Polyvagal Theory in Therapy
Éric Marlien - Le système nerveux autonome
Dr H. Picard - Vaincre l’arthrose
Arthrose : le grand mensonge
Patañjali - Yoga Sūtra
Armande Dos Santos - Les Ślokas
Rosita Arvigo - Abdominal Therapy Collective - Enseignement 
Audrey Favreau - Yoga restauratif - Enseignement 
Luc Maudonnet - Conférence
Fateh Ji - Conférence
Nina Voit - Nutrition bon sens
La Toxémie - John H.Tilden



Magazine Epsiloon - Publications scientifiques
Clients et clientes - Expériences en cabinet de 2023 à 2025 ++ 

                                                                   

Décembre 2025 - PAULINE GALANDRIN - hope thérapie - MÉMOIRE ERPA 


